
INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 85 

 
 

KAJIAN TASAWUF SEBAGAI STRATEGI RESILIENSI JAMAAH MUSHOLLA NURUL 
HIDAYAH TELAGA ASIH-CIKARANG BARAT DI TENGAH KRISIS SOSIAL-

EKONOMI 

Aceng Badruzzaman1, Kisanda Midisen2, Ermanto3, Muhammad Najamuddin Dwi 
Miharja4 

 
1,2,3,4 Universitas Pelita Bangsa, Indonesia 

 
e-mail: 1 aceng_badruzzaman@pelitabangsa.ac.id  

 

 
Abstrak 

Krisis sosial-ekonomi yang terjadi dalam beberapa tahun terakhir berdampak signifikan terhadap 

kondisi psikologis dan spiritual masyarakat, khususnya pada kelompok ekonomi menengah ke bawah. 

Tekanan ekonomi yang berkelanjutan tidak hanya memengaruhi aspek material, tetapi juga 

menurunkan ketenangan batin, optimisme, dan solidaritas sosial masyarakat. Kegiatan pengabdian 

kepada masyarakat ini bertujuan untuk mengimplementasikan kajian tasawuf sebagai strategi 

penguatan resiliensi jamaah Musholla Nurul Hidayah Telaga Asih–Cikarang Barat di tengah krisis 

sosial-ekonomi. Metode pelaksanaan menggunakan pendekatan partisipatif berbasis keagamaan, dengan 

tahapan identifikasi masalah, perancangan materi kajian tasawuf, pelaksanaan kajian secara dialogis 

dan reflektif, pendampingan spiritual, serta evaluasi dampak kegiatan. Nilai-nilai tasawuf seperti sabar, 

tawakal, ikhlas, ridha, dan qana’ah dijadikan sebagai materi utama yang dikaitkan dengan realitas 

kehidupan jamaah. Hasil kegiatan menunjukkan adanya peningkatan pemahaman jamaah terhadap 

tasawuf yang bersifat aplikatif, meningkatnya ketenangan batin dan sikap optimisme dalam 

menghadapi tekanan ekonomi, serta menguatnya solidaritas sosial antarjamaah. Kajian tasawuf 

terbukti berperan sebagai strategi resiliensi spiritual dan sosial yang efektif dalam membantu jamaah 

menghadapi krisis kehidupan. Kegiatan ini menegaskan pentingnya pendekatan spiritual berbasis 

komunitas sebagai bagian dari program pengabdian kepada masyarakat yang berkelanjutan dan 

kontekstual. 

Kata Kunci: Sufisme; Ketahanan Komunitas; Pelayanan Masyarakat; Krisis Sosial Ekonomi; 
Pemberdayaan Berbasis Agama 

Abstract 

The socio-economic crisis that has occurred in recent years has had a significant impact on the 

psychological and spiritual conditions of society, especially among the lower-middle economic groups. 

Continued economic pressure not only affects material aspects but also reduces the community's inner 

peace, optimism, and social solidarity. This community service activity aims to implement Sufism 

studies as a strategy to strengthen the resilience of the congregation of the Nurul Hidayah Mosque in 

Telaga Asih, West Cikarang, amidst the socio-economic crisis. The implementation method uses a 

religious-based participatory approach, with the stages of problem identification, design of Sufism study 

materials, implementation of dialogical and reflective studies, spiritual mentoring, and evaluation of the 

activity's impact. Sufism values such as patience, tawakal (relief), sincerity, pleasure, and contentment 

are used as the main material linked to the realities of the congregation's lives. The results of the activity 

show an increase in the congregation's understanding of applicable Sufism, increased inner peace and 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74
mailto:aceng_badruzzaman@pelitabangsa.ac.id


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 86 

optimism in facing economic pressures, and strengthened social solidarity among the congregation. The 

study of Sufism has proven to be an effective spiritual and social resilience strategy in helping 

congregants navigate life's crises. This activity underscores the importance of a community-based 

spiritual approach as part of a sustainable and contextual community service program. 

Keywords: Sufism; Community Resilience; Community Service; Socio-Economic Crisis; Religious-
Based Empowerment 

 
 
Pendahuluan  

Krisis sosial-ekonomi yang melanda masyarakat dalam beberapa tahun 

terakhir telah memberikan dampak signifikan terhadap stabilitas kehidupan sosial 

dan psikologis masyarakat, khususnya pada kelompok ekonomi menengah ke bawah. 

Tekanan ekonomi akibat meningkatnya harga kebutuhan pokok, keterbatasan 

lapangan pekerjaan, serta ketidakpastian penghasilan telah memicu berbagai 

persoalan turunan, seperti kecemasan, stres, menurunnya solidaritas sosial, hingga 

melemahnya ketahanan spiritual masyarakat. Kondisi ini menunjukkan bahwa krisis 

sosial-ekonomi tidak dapat dipahami semata-mata sebagai persoalan struktural 

ekonomi, tetapi juga sebagai krisis ketahanan mental dan spiritual masyarakat. 

Berbagai program penanganan krisis sosial-ekonomi yang telah dilaksanakan 

oleh pemerintah dan lembaga sosial pada umumnya lebih menitikberatkan pada 

aspek bantuan material dan ekonomi. Meskipun bantuan tersebut penting, 

pendekatan yang bersifat materialistik sering kali belum menyentuh dimensi batin 

dan spiritual masyarakat. Padahal, krisis sosial-ekonomi tidak hanya berdampak pada 

aspek fisik dan finansial, tetapi juga memengaruhi ketenangan jiwa, kepercayaan diri, 

serta kemampuan individu dan komunitas dalam menghadapi tekanan hidup secara 

berkelanjutan (Sukadana, 2025). 

Dalam konteks masyarakat muslim, aspek spiritual memiliki peran strategis 

dalam membangun ketahanan dan resiliensi menghadapi berbagai krisis kehidupan. 

Spiritualitas tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah ritual, tetapi juga sebagai 

mekanisme pembentukan makna, pengendalian emosi, serta penguatan daya tahan 

(resiliensi) individu dan komunitas. Namun, dalam praktik kehidupan sehari-hari, 

dimensi spiritual sering kali dipahami secara normatif dan simbolik, tanpa diiringi 

dengan upaya kontekstualisasi nilai-nilai keagamaan terhadap persoalan nyata yang 

dihadapi masyarakat. Akibatnya, aktivitas keagamaan belum sepenuhnya berfungsi 

sebagai instrumen pemberdayaan dan penguatan ketahanan sosial (Mawaddah 

Rofiqoh et al., 2025). 

Islam melalui ajaran tasawuf menawarkan konsep-konsep fundamental seperti 

sabar, tawakal, ridha, ikhlas, dan qana’ah yang dapat menjadi landasan resiliensi 

spiritual dalam menghadapi kesulitan hidup yang bersumber dari ajaran Al-Qur’an 

dan tradisi tasawuf (Muthoharoh et al., 2025). Nilai-nilai tasawuf tidak hanya 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 87 

berorientasi pada ibadah individual, tetapi juga berkontribusi pada penguatan 

karakter, stabilitas emosional, dan harmoni sosial dalam kehidupan bermasyarakat 

(Hasibuan et al., 2025). 

Tasawuf sebagai salah satu disiplin dalam khazanah keilmuan Islam 

menawarkan pendekatan spiritual yang berorientasi pada pembinaan batin, 

pengendalian diri, serta penanaman nilai-nilai kesadaran transendental dalam 

kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai utama dalam tasawuf seperti sabar, tawakkal, ridha, 

ikhlas, dan zuhud secara proporsional memiliki relevansi yang kuat dalam 

membentuk sikap mental yang adaptif terhadap tekanan dan krisis kehidupan 

(Rasyad et al., 2025). Tasawuf tidak dimaksudkan sebagai sikap menjauh dari realitas 

sosial, melainkan sebagai proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) yang memungkinkan 

individu menghadapi realitas dengan ketenangan, kebijaksanaan, dan tanggung 

jawab sosial. Oleh karena itu, tasawuf memiliki potensi besar untuk dikembangkan 

sebagai strategi penguatan resiliensi masyarakat, khususnya dalam konteks krisis 

sosial-ekonomi. 

Namun demikian, realitas di lapangan menunjukkan bahwa kajian tasawuf di 

tingkat jamaah musholla masih sering dipahami secara terbatas sebagai ajaran yang 

bersifat teoritis dan ritualistik. Kajian tasawuf belum banyak dikembangkan sebagai 

pendekatan aplikatif untuk memperkuat resiliensi sosial dan psikologis jamaah dalam 

menghadapi persoalan kehidupan nyata, khususnya krisis sosial-ekonomi. Kondisi ini 

menunjukkan adanya kesenjangan antara potensi ajaran tasawuf dengan 

implementasinya dalam konteks pemberdayaan masyarakat berbasis keagamaan.  

Musholla sebagai institusi keagamaan berbasis komunitas memiliki posisi yang 

sangat strategis dalam proses internalisasi nilai-nilai spiritual masyarakat. 

Keberadaan musholla tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga 

sebagai ruang interaksi sosial, pendidikan keagamaan, dan penguatan ikatan 

komunitas. Musholla Nurul Hidayah yang terletak di wilayah Telaga Asih, Cikarang 

Barat, merupakan salah satu pusat aktivitas keagamaan masyarakat yang memiliki 

peran penting dalam pembinaan spiritual jamaah. Mayoritas jamaah musholla ini 

berasal dari latar belakang ekonomi menengah ke bawah dan menghadapi tantangan 

sosial-ekonomi yang cukup kompleks. Berdasarkan hasil observasi awal, sebagian 

jamaah menunjukkan gejala menurunnya ketenangan batin, meningkatnya 

kecemasan terhadap kondisi ekonomi keluarga, serta berkurangnya partisipasi dalam 

kegiatan sosial-keagamaan. Heterogenitas ini menuntut pendekatan yang sensitif 

budaya dan kontekstual untuk memahami bagaimana praktik tasawuf diintegrasikan 

dalam kehidupan sehari-hari, baik secara individual maupun dalam kedekatan 

komunitas jamaah. 

Berdasarkan kondisi tersebut, diperlukan sebuah program pengabdian kepada 

masyarakat yang tidak hanya berfokus pada aspek material, tetapi juga menekankan 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 88 

penguatan spiritual sebagai strategi resiliensi jamaah. Kajian tasawuf dipandang 

relevan untuk dijadikan sebagai pendekatan pendampingan spiritual yang aplikatif 

dan kontekstual, sehingga jamaah tidak hanya memahami konsep tasawuf secara 

teoritis, tetapi mampu menginternalisasikannya dalam kehidupan sehari-hari sebagai 

bekal menghadapi krisis sosial-ekonomi. 

Dari perspektif akademik, kegiatan pengabdian ini memiliki kontribusi penting 

dalam pengembangan model pengabdian masyarakat berbasis spiritualitas Islam. 

Selama ini, banyak program pengabdian masyarakat yang berfokus pada aspek 

ekonomi produktif, pelatihan keterampilan, atau peningkatan kapasitas teknis 

masyarakat. Meskipun penting, pendekatan tersebut sering kali belum menyentuh 

dimensi batin dan kesadaran spiritual masyarakat sebagai fondasi ketahanan jangka 

panjang. Oleh karena itu, kajian tasawuf sebagai strategi resiliensi menawarkan 

pendekatan alternatif yang melengkapi upaya-upaya pemberdayaan masyarakat 

secara holistik. 

Oleh karena itu, kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini bertujuan untuk 

mengimplementasikan kajian tasawuf sebagai strategi penguatan resiliensi jamaah 

Musholla Nurul Hidayah Telaga Asih–Cikarang Barat. Melalui program kajian 

tasawuf yang terstruktur dan partisipatif, diharapkan jamaah memiliki ketenangan 

batin yang lebih baik, sikap optimisme dalam menghadapi kesulitan hidup, serta 

meningkatnya solidaritas sosial antarjamaah. Program ini diharapkan dapat menjadi 

model pendampingan spiritual berbasis komunitas yang berkelanjutan dan dapat 

direplikasi pada musholla atau komunitas keagamaan lainnya yang menghadapi 

kondisi serupa. Selain itu, hasil kegiatan ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi 

pengembangan program pengabdian masyarakat berbasis spiritualitas Islam di 

komunitas keagamaan lainnya. 

 
Metode Pelaksanaan 

Kegiatan ini merupakan Pengabdian kepada Masyarakat (PKM) yang 

menggunakan pendekatan partisipatif berbasis keagamaan (Participatory Religious-

Based Community Empowerment). Pendekatan ini menempatkan jamaah sebagai subjek 

aktif dalam setiap tahapan kegiatan, sementara tim pengabdian berperan sebagai 

fasilitator, pendamping, dan penguat nilai-nilai spiritual. Pendekatan partisipatif 

dipilih agar program kajian tasawuf tidak bersifat top-down, melainkan kontekstual 

dan sesuai dengan kebutuhan nyata jamaah musholla. 

Pelaksanaan kegiatan PKM ini dilakukan melalui beberapa tahapan yang 

sistematis sebagai berikut: 

a. Tahap Identifikasi Masalah dan Kebutuhan Jamaah 

Pada tahap awal, tim PKM melakukan observasi lapangan dan komunikasi 

informal dengan pengurus musholla serta jamaah untuk mengidentifikasi 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 89 

permasalahan yang dihadapi, khususnya terkait dampak krisis sosial-ekonomi 

terhadap kondisi spiritual dan sosial jamaah. Tahap ini bertujuan untuk 

memperoleh gambaran awal mengenai tingkat kecemasan, ketenangan batin, serta 

partisipasi sosial jamaah dalam kegiatan keagamaan. 

b. Tahap Perancangan Program Kajian Tasawuf 

Berdasarkan hasil identifikasi kebutuhan, tim PKM merancang program kajian 

tasawuf yang bersifat aplikatif dan kontekstual. Materi kajian difokuskan pada 

nilai-nilai tasawuf yang relevan dengan kondisi krisis, seperti sabar, tawakal, ridha, 

ikhlas, dan qana’ah, serta dikaitkan dengan realitas kehidupan jamaah. Materi 

disusun secara sederhana agar mudah dipahami dan dapat diamalkan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

c. Tahap Pelaksanaan Kajian Tasawuf 

Pelaksanaan kegiatan dilakukan melalui beberapa sesi kajian tasawuf yang 

dilaksanakan secara berkala. Setiap sesi terdiri dari penyampaian materi, diskusi 

interaktif, refleksi spiritual (muhasabah), serta praktik ibadah seperti dzikir dan doa 

bersama. Metode dialogis dan reflektif digunakan agar jamaah dapat mengaitkan 

nilai-nilai tasawuf dengan pengalaman hidup yang mereka alami, khususnya 

dalam menghadapi tekanan sosial-ekonomi. 

d. Tahap Pendampingan dan Penguatan 

Selain penyampaian materi, tim PKM juga melakukan pendampingan spiritual 

secara informal melalui komunikasi intensif dengan jamaah dan pengurus 

musholla. Pendampingan ini bertujuan untuk memperkuat internalisasi nilai-nilai 

tasawuf serta mendorong konsistensi jamaah dalam mengamalkan sikap sabar, 

tawakal, dan solidaritas sosial dalam kehidupan sehari-hari. 

e. Tahap Evaluasi dan Refleksi Kegiatan 

Tahap evaluasi dilakukan untuk mengetahui dampak kegiatan PKM terhadap 

jamaah. Evaluasi dilakukan melalui observasi perubahan sikap jamaah, diskusi 

reflektif, serta pengisian angket sederhana terkait persepsi jamaah terhadap 

ketenangan batin, optimisme hidup, dan solidaritas sosial setelah mengikuti 

kegiatan. Hasil evaluasi ini menjadi dasar untuk menilai efektivitas program dan 

merumuskan rekomendasi keberlanjutan kegiatan. 

Untuk menilai dampak kegiatan PKM, digunakan beberapa teknik pengumpulan 

data evaluatif, yaitu: 

1. Observasi, untuk melihat perubahan perilaku dan partisipasi jamaah dalam 

kegiatan keagamaan dan sosial. 

2. Angket sederhana, untuk mengukur persepsi jamaah terkait ketenangan batin, 

sikap optimisme, dan ketahanan spiritual. 

3. Wawancara informal, untuk memperoleh umpan balik langsung dari jamaah dan 

pengurus musholla mengenai manfaat kegiatan. 

Data yang diperoleh dianalisis secara deskriptif kualitatif dengan menekankan 

pada perubahan sikap, pemahaman, dan pengalaman spiritual jamaah sebagai 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 90 

indikator keberhasilan kegiatan PKM. Keberhasilan kegiatan PKM ini ditunjukkan 

melalui beberapa indikator, antara lain: 

1. Meningkatnya pemahaman jamaah terhadap nilai-nilai tasawuf yang aplikatif. 

2. Meningkatnya ketenangan batin dan sikap optimisme jamaah dalam menghadapi 

krisis sosial-ekonomi. 

3. Meningkatnya partisipasi jamaah dalam kegiatan keagamaan dan sosial di 

lingkungan musholla. 

4. Terbangunnya solidaritas sosial dan saling dukung antar jamaah. 

 
Hasil dan Pembahasan 
Resiliensi sebagai Konsep Ketahanan Individu dan Komunitas 

Resiliensi pada dasarnya dimaknai sebagai kemampuan individu atau 

komunitas untuk bertahan, beradaptasi, dan bangkit kembali ketika menghadapi 

tekanan, krisis, atau situasi sulit dalam kehidupan. Konsep resiliensi tidak hanya 

merujuk pada daya tahan fisik atau ekonomi, tetapi juga mencakup aspek psikologis, 

sosial, dan spiritual yang saling berkaitan (Setioputro et al., 2024). Dalam konteks 

psikologis, resiliensi tidak hanya dimaknai sebagai daya tahan pasif, tetapi menjadi 

kapasitas penting yang menentukan bagaimana individu dan kelompok mampu 

menghadapi keterbatasan, mengelola emosi, mempertahankan harapan, serta 

membangun strategi adaptif tanpa kehilangan makna hidup dan harapan masa depan. 

Di samping itu, resiliensi bukanlah sifat bawaan semata, melainkan proses dinamis 

yang dapat dibangun dan diperkuat melalui pengalaman, dukungan sosial, serta 

sistem nilai yang dianut oleh individu dan komunitas. 

Dalam perspektif sosial, resiliensi tidak hanya dipahami sebagai kemampuan 

individu untuk bertahan, tetapi juga sebagai ketahanan komunitas dalam menjaga 

kohesi sosial dan solidaritas di tengah krisis. Komunitas yang memiliki nilai bersama, 

kepercayaan, dan ikatan sosial yang kuat cenderung lebih mampu menghadapi 

tekanan struktural seperti kemiskinan, ketidakpastian ekonomi, dan perubahan sosial. 

Dalam Islam, resiliensi tidak hanya berorientasi pada kemampuan bertahan, tetapi 

juga pada proses transformasi diri yang membantu individu memahami penderitaan, 

menata ulang harapan, dan menjaga stabilitas psikologis di tengah tekanan hidup. 

Dalam hal ini, resiliensi dimaknai sebagai kesanggupan untuk memaknai ujian hidup 

sebagai bagian dari ketentuan Allah Swt. yang harus dihadapi dengan keseimbangan 

antara ikhtiar dan kepasrahan (Adrian, 2024). 

Dalam konteks pengabdian kepada masyarakat berbasis keagamaan, resiliensi 

tidak hanya diarahkan pada upaya bertahan dari krisis, tetapi juga pada proses 

penguatan makna hidup, ketenangan batin, dan solidaritas sosial. Pemahaman ini 

menegaskan bahwa pendekatan spiritual, termasuk kajian tasawuf, memiliki relevansi 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 91 

strategis dalam membangun resiliensi masyarakat secara berkelanjutan di tengah 

dinamika sosial-ekonomi yang terus berubah. 

 

Makna dan Tujuan Resiliensi dalam Perspektif Tasawuf 

Dalam perspektif tasawuf, resiliensi tidak sekadar dipahami sebagai 

kemampuan bertahan secara psikologis, melainkan sebagai proses pembinaan batin 

yang berorientasi pada pemurnian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pendalaman makna 

hidup serta keseimbangan antara penerimaan (acceptance) dan ikhtiar (effort) (Azizan 

et al., 2023). Nilai sabar, bukan sekadar sikap menahan diri dari keluh kesah, tetapi 

merupakan kemampuan mengelola emosi negatif agar tidak berkembang menjadi 

keputusasaan atau kemarahan destruktif. Sabar dalam tasawuf menuntut kesadaran 

bahwa setiap kesulitan memiliki batas waktu dan hikmah yang menyertainya. 

Demikian pula, tawakkal dalam perspektif tasawuf tidak dimaknai sebagai sikap 

menyerah pada keadaan, melainkan sebagai bentuk penyerahan diri kepada 

kehendak Allah SWT setelah usaha maksimal dilakukan. Dalam konteks krisis sosial-

ekonomi, tawakkal berfungsi meredam kecemasan berlebih dan rasa takut terhadap 

masa depan, sekaligus menjaga motivasi untuk terus berikhtiar. Sikap ini membantu 

individu keluar dari jebakan stres kronis dan rasa tidak berdaya, sehingga mampu 

mempertahankan stabilitas psikologis dan harapan hidup yang sehat. Oleh karena itu, 

resiliensi dalam tasawuf berangkat dari kesadaran bahwa setiap peristiwa, termasuk 

krisis dan kesulitan, memiliki dimensi transendental yang mengandung hikmah dan 

peluang pendewasaan diri (Ervina Zahrah Yasminiah et al., 2024). 

Tujuan utama resiliensi dalam tasawuf bukan hanya untuk mengurangi 

penderitaan, tetapi untuk membentuk pribadi yang mampu menyikapi realitas hidup 

dengan ketenangan, kebijaksanaan, dan tanggung jawab moral. Sabar dipahami 

bukan sebagai sikap pasrah tanpa usaha, melainkan keteguhan menjaga emosi dan 

akhlak ketika menghadapi tekanan. Tawakkal dimaknai sebagai penyerahan diri 

kepada Allah SWT setelah ikhtiar maksimal dilakukan, sehingga individu tidak 

terjebak pada kecemasan berlebihan ataupun fatalisme. Pemaknaan ini penting agar 

nilai-nilai spiritual tidak berubah menjadi religious coping negatif yang justru 

melemahkan daya lenting individu (Cheng et al., 2023). Lebih jauh, tasawuf juga 

menempatkan resiliensi sebagai sarana pembentukan kepekaan sosial. Kesadaran 

spiritual yang tumbuh melalui tasawuf mendorong individu untuk tidak hanya fokus 

pada keselamatan diri, tetapi juga peduli terhadap kondisi sesama. Dalam hal ini, 

resiliensi tidak berhenti pada ketahanan individual, tetapi berkembang menjadi 

resiliensi sosial yang memperkuat ikatan ukhuwah dan solidaritas komunitas 

(Fitriyani et al., 2024). 

 

Implementasi Kajian Tasawuf dan Dampaknya terhadap Resiliensi Jamaah 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 92 

Pelaksanaan kegiatan kajian tasawuf sebagai bagian dari program pengabdian 

kepada masyarakat di Musholla Nurul Hidayah Telaga Asih–Cikarang Barat 

menunjukkan dampak positif terhadap kondisi spiritual dan sosial jamaah di tengah 

krisis sosial-ekonomi yang mereka hadapi. Berdasarkan hasil observasi, angket 

evaluatif, serta wawancara informal dengan jamaah dan pengurus musholla, kegiatan 

kajian tasawuf yang dilaksanakan secara terstruktur mampu meningkatkan 

pemahaman jamaah terhadap nilai-nilai tasawuf yang bersifat aplikatif dan 

kontekstual. 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Suasana Kajian Tasawuf di Musholla Nurul Hidayah Telaga Asih–Cikarang Barat 

Jamaah tidak lagi memaknai tasawuf semata sebagai ajaran yang bersifat 

teoritis atau ritual individual, tetapi mulai memahami tasawuf sebagai panduan hidup 

dalam menghadapi tekanan ekonomi, ketidakpastian sosial, dan problem kehidupan 

sehari-hari. Nilai-nilai seperti sabar, tawakal, ikhlas, ridha, dan qana’ah dipahami 

sebagai sikap batin yang dapat memperkuat ketahanan diri serta membantu jamaah 

menerima dan menyikapi realitas kehidupan dengan lebih tenang dan rasional. Ini 

menegaskan bahwa spiritualitas Islam berperan penting dalam membentuk 

mekanisme koping positif serta meningkatkan ketahanan psikologis individu dalam 

menghadapi tekanan sosial dan ekonomi (Yiğitalp Rençber et al., 2025). 

Selain peningkatan pemahaman, kegiatan kajian tasawuf juga berdampak pada 

penguatan ketenangan batin jamaah. Banyak jamaah menyampaikan bahwa setelah 

mengikuti kajian secara rutin, mereka merasa lebih tenang, optimis, dan mampu 

mengelola kecemasan terkait kondisi ekonomi keluarga. Praktik refleksi spiritual 

seperti muhasabah, dzikir, dan doa bersama memberikan ruang bagi jamaah untuk 

menata kembali orientasi hidup mereka, sehingga tekanan ekonomi tidak sepenuhnya 

dipersepsikan sebagai sumber keputusasaan, melainkan sebagai ujian kehidupan 

yang harus dihadapi dengan kesabaran dan kepercayaan kepada Allah subhanahu wa 

ta’ala. 

Dari sisi sosial, hasil pengabdian menunjukkan adanya peningkatan solidaritas 

dan kohesi sosial antar jamaah. Jamaah menjadi lebih aktif dalam kegiatan musholla, 

menunjukkan kepedulian terhadap sesama, serta membangun komunikasi yang lebih 

intens dalam menghadapi persoalan bersama. Kajian tasawuf yang dilaksanakan 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 93 

secara kolektif mendorong terbentuknya kesadaran sosial bahwa kesulitan hidup 

tidak dihadapi secara individual, melainkan sebagai bagian dari pengalaman bersama 

dalam komunitas beriman. 

Dalam perspektif tasawuf, penguatan resiliensi jamaah melalui kegiatan ini 

dapat dipahami sebagai proses penyucian batin (tazkiyatun nafs) yang berdampak 

langsung pada stabilitas psikologis dan sosial. Tasawuf tidak hanya berfungsi sebagai 

sarana peningkatan kualitas ibadah individual, tetapi juga sebagai pendekatan 

transformatif yang membentuk karakter, ketangguhan mental, serta tanggung jawab 

sosial jamaah (Husti et al., 2025). Dengan demikian, hasil pengabdian ini 

menunjukkan bahwa kajian tasawuf yang dirancang secara kontekstual dan 

partisipatif dapat berfungsi sebagai strategi resiliensi jamaah dalam menghadapi 

krisis sosial-ekonomi. Tasawuf tidak hanya berperan pada level internal individu, 

tetapi juga memberikan kontribusi nyata terhadap penguatan solidaritas sosial dan 

ketahanan komunitas berbasis musholla. Temuan ini menegaskan pentingnya 

pendekatan spiritual dalam program pengabdian kepada masyarakat sebagai 

pelengkap strategi penanganan krisis yang selama ini lebih berorientasi pada aspek 

material.  

 

Kesimpulan 
Berdasarkan hasil pelaksanaan dan pembahasan kegiatan pengabdian kepada 

masyarakat ini, dapat disimpulkan bahwa resiliensi merupakan kapasitas penting 

yang memungkinkan individu dan komunitas bertahan, beradaptasi, dan bangkit di 

tengah krisis sosial-ekonomi, dan dalam perspektif tasawuf kapasitas tersebut berakar 

pada proses tazkiyatun nafs yang membentuk ketenangan batin, kestabilan emosi, 

serta keseimbangan antara ikhtiar dan tawakkal. Kajian tasawuf yang dilaksanakan 

secara aplikatif dan partisipatif di Musholla Nurul Hidayah Telaga Asih–Cikarang 

Barat terbukti mampu memperkuat resiliensi jamaah, baik pada tingkat individual 

melalui peningkatan ketenangan dan kemampuan mengelola tekanan hidup, maupun 

pada tingkat komunitas melalui tumbuhnya solidaritas sosial dan dukungan 

emosional antarjamaah. Oleh karena itu, kajian tasawuf ini direkomendasikan untuk 

diintegrasikan secara berkelanjutan ke dalam kegiatan rutin musholla sebagai ruang 

refleksi spiritual yang kontekstual, dengan memberdayakan pengurus dan tokoh 

agama setempat sebagai fasilitator agar nilai-nilai tasawuf dapat diinternalisasikan 

sesuai kondisi sosial jamaah serta menjamin keberlanjutan program. Selain itu, model 

pengabdian ini perlu dikembangkan dan direplikasi pada komunitas keagamaan lain 

yang menghadapi persoalan serupa, serta dikolaborasikan dengan program 

pemberdayaan sosial-ekonomi dan pendampingan komunitas agar penguatan 

resiliensi bersifat lebih holistik, sekaligus membuka peluang penelitian lanjutan yang 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 94 

lebih terukur dan komprehensif guna memperkaya pengembangan model 

pengabdian kepada masyarakat berbasis spiritualitas Islam. 

 
Daftar Pustaka 
Adrian, D. (2024). Resiliensi Muslim Ditinjau Dari Perspektif Psikologi Tasawuf. Jurnal 

Budi Pekerti Agama Islam, 2(5), 322–329. https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i5.569 
Azizan, N. S. … Omar, S. H. S. (2023). Konsep Maqamat Al-Yaqin Menurut Ibn `Ata’ 

Allah Dan Kaitannya Dengan Resiliensi. Jurnal Islam Dan Masyarakat Kontemporari, 
24(2), 871–878. https://doi.org/https://doi.org/10.37231/jimk.2023.24.2.801 

Cheng, C., & Ying, W. (2023). A meta-analytic review of the associations between 
dimensions of religious coping and psychological symptoms during the first wave 
of the COVID-19 pandemic. Frontiers in Psychiatry, 14(January), 1–12. 
https://doi.org/10.3389/fpsyt.2023.1097598 

Ervina Zahrah Yasminiah, & Hana Fadia Rihadatul’aisyi. (2024). Penyakit Mental 
Dalam Perspektif Tasawuf. Observasi : Jurnal Publikasi Ilmu Psikologi, 2(4), 58–67. 
https://doi.org/10.61132/observasi.v2i4.555 

Fitriyani, F. N. … Djusmalinar, D. (2024). Santri’s Spiritual Resilience at Pesantren 
Mahasiswa of the Institut Daarul Qur’an Jakarta: Capturing Living Sufism amid 
Modern Society. Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism, 13(2), 213–238. 
https://doi.org/10.21580/tos.v13i2.23559 

Hasibuan, Q. A. A., & Nasution, S. (2025). Tasawuf sebagai Solusi Krisis Spiritual 
dalam Masyarakat Modern. MUKADIMAH: Jurnal Pendidikan, Sejarah, Dan Ilmu-
Ilmu Sosial, 9(2), 746–752. https://doi.org/10.30743/mkd.v9i2.11936 

Husti, I. … Syarif, S. (2025). The Crisis of Muslim Family Resilience in the Al-Quran 
Perspective: Solutions and Strategies in the Digital Era. Jurnal NIARA (Niaga & 
Negara), 18(2), 472–482. https://doi.org/https://doi.org/10.31849/4ttb7059 

Mawaddah Rofiqoh, L. … Nahid Ayad. (2025). Mental Health and Spirituality: 
Qur’anic Teaching and Approaches to Mental Health in the Modern Era. Al-
Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(1), 82–91. 
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i1.246 

Muthoharoh, & Alif, M. (2025). Resiliensi Spiritual Dalam Perspektif Al-Qur’an: Studi 
Qur’an Tematik Dengan Pendekatan Grounded Theory. Salimiya: Jurnal Studi Ilmu 
Keagamaan Islam, 6(3), 716–724. 
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya/article/view/2640 

Rasyad, A. … Chaer, H. (2025). Sufism and social cohesion: The role of Hizib Nahdlatul 
Wathan Tariqa in pluralistic religious life in East Lombok. Harmoni Sosial: Jurnal 
Pendidikan IPS, 12(1), 83–96. https://doi.org/10.21831/hsjpi.v12i1.85155 

Setioputro, B. … Yunanto, R. A. (2024). How spirituality strengthens community 
resilience to flood disasters. Jurnal Penelitian, 21(1), 9–15. 
https://doi.org/10.26905/jp.v21i1.13281 

Sukadana, G. N. (2025). Spiritualitas Sebagai Resiliensi Dalam Krisis Pribadi Dan 
Sosial. Proceeding National Conference of Christian Education and Theology, 3(2), 76–
89. https://doi.org/10.46445/nccet.v3i2.1112 

Yiğitalp Rençber, S., & Ulutaşdemir, N. (2025). The role of religion and spirituality in 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74


INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, Vol. 1 No. 1, Juni  2025 
E-ISSN : 000-000 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74 DOI: 

INANTA: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Yayasan Pesantren Islam Literasi Nusantara Page 95 

the adaptation to life and psychological resilience of young adults who survived 
the disaster of the century: a phenomenological study. BMC Psychology, 14(1), 1–
9. https://doi.org/10.1186/s40359-025-03847-x 

 

https://doi.org/10.64344/inta.v1i2.74

